# Justiça no Islã

## O Significado de Justiça

Na visão islâmica de mundo, a justiça denota colocar algo em seu devido lugar.  Também significa dar aos outros tratamento igualitário.  No Islã, a justiça também é uma virtude moral e um atributo da personalidade humana, como é na tradição ocidental.  A justiça está próxima da igualdade no sentido de que ela cria um estado de equilíbrio na distribuição de direitos e deveres, mas elas não são idênticas.  Às vezes, a justiça é alcançada através da desigualdade, como uma distribuição desigual de riqueza.  O Profeta do Islã declarou:

**“Existem sete categorias de pessoas a quem Deus abrigará sob Sua sombra no Dia quando não haverá nenhuma sombra exceto Ele.  [Uma é] o líder justo.”  (*Saheeh* *Muslim)***

Deus falou a Seu Mensageiro dessa forma:

**“Ó Meus servos, eu proibi a injustiça para Mim mesmo e a proíbo também para vós.  Então evitem serem injustos uns com os outros.” (*Saheeh Muslim*)**

Portanto, a justiça representa retidão moral e eqüidade, uma vez que significa que as coisas devem estar no lugar a que elas pertencem.

## A Importância da Justiça

O Alcorão, a escritura sagrada do Islã, considera a justiça como uma virtude suprema.  É um objetivo básico do Islã a ponto de ser a próxima na ordem de prioridade após a crença no direito exclusivo de Deus a adoração (*Tawheed*) e na verdade da missão profética de Muhammad.  Deus declara no Alcorão:

**“Deus ordena a justiça e o tratamento justo...” (Alcorão 16:90)**

E em outra passagem:

**“Ó vós que credes, sede constantes em servir a Deus, e sejam testemunhas com justiça.” (Alcorão 5:8)**

Sendo assim, pode-se concluir que justiça é uma obrigação do Islã e injustiça é proibido.  A centralidade da justiça para o sistema corânico de valores é mostrada pelo seguinte versículo:

**“Nós enviamos Nossos Mensageiros com claros sinais e fizemos descer com eles o Livro e a Balança de modo a estabelecer justiça entre os homens...”  (Alcorão 57:25)**

A frase **‘Nossos Mensageiros’**mostra que a justiça foi um objetivo de todas as revelações e escrituras enviadas à humanidade.  O versículo também mostra que a justiça deve ser medida e implementada pelos padrões e orientações estabelecidos pela revelação.  A abordagem do Islã para a justiça é vasta e abrangente.   Qualquer caminho que leve à justiça é considerado em harmonia com a Lei Islâmica.  Deus exigiu justiça e, embora Ele não tenha prescrito uma rota específica, forneceu as orientações gerais de como alcançá-la.  Ele também não prescreveu meios fixos através dos quais ela pode ser obtida, nem Ele declarou inválidos quaisquer meios ou métodos em particular que possam levar à justiça.  Sendo assim, todos os meios, procedimentos e métodos que facilitam, refinam e promovem a causa da justiça, e não violam a Lei Islâmica, são válidos.[[1]](http://www.islamreligion.com/pt/articles/376/%22%20%5Cl%20%22_ftn13635%22%20%5Co%20%22%20Qaradawi%2C%20Yusuf%2C%20%E2%80%98Madkhal%20li-Darasah%20al-Sharia%20al-Islamiyya%2C%E2%80%99%20p.%20177)

## Igualdade na Justiça

Os padrões corânicos de justiça transcendem considerações de raça, religião, cor e credo, já que é ordenado aos muçulmanos que sejam justos com seus amigos e companheiros igualmente, e sejam justos em todos os níveis, como o Alcorão define:

**“Ó vós que credes!   Sedes firmes na justiça, como testemunhas de Deus, ainda que seja contra vós mesmos, ou contra seus pais e parentes, ou que seja contra rico ou pobre...” (Alcorão 4:135)**

De acordo com outra passagem corânica:

**“E que o ódio para com um povo não vos induza a se afastardes da justiça.  Sede justos, porque isso está mais próximo da virtude...”  (Alcorão 5:8)**

Com referência às relações com não-muçulmanos, o Alcorão também declara:

**“Deus não vos proíbe de fazerdes o bem e serdes justos com aqueles que nem vos combateram na vossa religião nem vos fizeram sair de vossos lares...” (Alcorão 60:8)**

Os eruditos do Alcorão concluíram que essas normas se aplicam a todas as nações, seguidoras de todas as fés. Na verdade, a toda a humanidade. [[2]](http://www.islamreligion.com/pt/articles/376/%22%20%5Cl%20%22_ftn13636%22%20%5Co%20%22%20Kamali%2C%20Mohammad%2C%20%E2%80%98Freedom%2C%20Equality%2C%20And%20Justice%20In%20Islam%2C%E2%80%99%20%28%E2%80%98Liberdade%2C%20Igualdade%20e%20Justi%C3%A7a%20no%20Isl%C3%A3%E2%80%99%29%20p.%20111)   Na visão do Alcorão, justiça é uma obrigação.  É por isso que foi dito ao Profeta:

**“...Se julgas, julga entre eles com justiça...”   (Alcorão 5:42)**

**“Fizemos descer para ti (Muhammad) a escritura com a verdade, a fim de que julgues entre os homens conforme o que Deus te ensinou.” (Alcorão 4:105)**

Além disso, o Profeta foi enviado como um juiz entre os povos, e lhe foi dito:

**“...Dize: Creio na Escritura que Deus enviou e foi-me ordenado fazer justiça entre vós...” (Alcorão 42:15)**

O Alcorão se vê como uma escritura devotada principalmente a estabelecer os princípios de fé e justiça.  O Alcorão exige que a justiça seja feita para todos, e que é um direito inerente de todos os seres humanos sob a Lei Islâmica.[[3]](http://www.islamreligion.com/pt/articles/376/%22%20%5Cl%20%22_ftn13637%22%20%5Co%20%22%20Qutb%2C%20Sayyid%2C%20%E2%80%98Fi%20Zilal%20al-Quran%2C%E2%80%99%20vol.%202%2C%20p.%20689)  O comprometimento eterno do Alcorão com os padrões básicos de justiça é encontrado nessa declaração:

**“A Palavra de teu Senhor cumpriu-se em verdade e justiça.  Ninguém pode mudar Suas palavras.” (Alcorão 6:115)**

Prover justiça é uma custódia que Deus conferiu ao ser humano e, como todas as outras custódias, o seu cumprimento deve ser guiado pelo senso de responsabilidade, além da mera conformidade estabelecida pelas regras.  Assim, o Alcorão declara:

**“Deus vos ordena que restituais os depósitos a seus donos e quando julgardes entre os homens, julgueis com justiça...”   (Alcorão 4:58)**

A referência à justiça que imediatamente segue uma referência ao cumprimento de custódias indica que ela é a mais importante de todas as custódias.[[4]](http://www.islamreligion.com/pt/articles/376/%22%20%5Cl%20%22_ftn13638%22%20%5Co%20%22%20Razi%2C%20Fakhr%20al-Din%2C%20%E2%80%98al-Tafsir%20al-Kabir%2C%E2%80%99%20vol.%203%2C%20p.%20353)

## Justiça e o Eu

O conceito corânico de justiça também faz da justiça a uma virtude pessoal, e um dos padrões de excelência moral que um crente é encorajado a seguir como parte de sua consciência de Deus.  Deus diz:

**“...Sede justos, porque isso está mais próximo da consciência de Deus...”   (Alcorão 5:8)**

O próprio Profeta instruiu:

**“Sejam conscientes de Deus e sejam justos com seus filhos.”****[[5]](http://www.islamreligion.com/pt/articles/376/%22%20%5Cl%20%22_ftn13639%22%20%5Co%20%22%20Riyad%20us-Saliheen)**

O Alcorão diz aos crentes:

**“...Quando falardes, fazei-o com justiça, mesmo que seja contra alguém próximo a ti...”  (Alcorão 6:152)**

## Exemplos Específicos de Justiça Encorajados no Alcorão

O Alcorão também se refere a situações em particular e contextos de justiça.  Uma dessas situações é a exigência de tratamento justo dos órfãos.  Deus diz:

**“E não vos aproximeis das riquezas do órfão a não ser da maneira mais justa até que ele [ou ela] atinja sua força plena. E completai a medida e pesai com justiça...”  (Alcorão 6:152, ver também 89:17, 93:9, e 107:2)**

Negociações justas em medidas e pesos, como mencionado no versículo acima, também são mencionadas em outras passagens onde a justiça na compra, venda e, por extensão, nas transações de negócios em geral, é enfatizada.  Existe um capítulo inteiro do Alcorão, Surata al-Mutaffifeen (‘Surata dos Fraudadores’, 83) onde negociantes fraudulentos são ameaçados com a ira divina.

Referências à justiça também ocorrem no contexto da poligamia.  O Alcorão exige tratamento eqüitativo de todas as esposas.  O versículo da poligamia começa pela referência a meninas órfãs que podem ser expostas à depravação e injustiça.  Quando elas alcançam a idade de casar, elas podem ser casadas, mesmo em uma relação poligâmica, especialmente quando existe uma desigualdade no número de homens e mulheres, como foi o caso após a Batalha de Uhud quando esse versículo foi revelado.  Mas, como o Alcorão declara:

**“Se temeis ser injusto, então casai apenas uma...”  (Alcorão 4:3)**

Concluindo, ‘promover justiça’, nas palavras de Sarkhasi, um destacado jurista muçulmano clássico, ‘se equipara aos mais nobres atos de devoção depois da crença em Deus.   É o maior de todos os deveres confiados aos profetas...e é a justificativa mais forte para a gerência da terra pelo homem.’[[6]](http://www.islamreligion.com/pt/articles/376/%22%20%5Cl%20%22_ftn13640%22%20%5Co%20%22%20Sarkhasi%2C%20Shams%20al-Din%2C%20%E2%80%98al-Mabsut%2C%E2%80%99%20vol.%2014%2C%20p.%2059-60)

**Footnotes:**

[[1]](http://www.islamreligion.com/pt/articles/376/%22%20%5Cl%20%22_ftnref13635%22%20%5Co%20%22Back%20to%20the%20refrence%20of%20this%20footnote) Qaradawi, Yusuf, ‘Madkhal li-Darasah al-Sharia al-Islamiyya,’ p. 177

[[2]](http://www.islamreligion.com/pt/articles/376/%22%20%5Cl%20%22_ftnref13636%22%20%5Co%20%22Back%20to%20the%20refrence%20of%20this%20footnote) Kamali, Mohammad, ‘Freedom, Equality, And Justice In Islam,’ (*‘Liberdade, Igualdade e Justiça no Islã’*) p. 111

[[3]](http://www.islamreligion.com/pt/articles/376/%22%20%5Cl%20%22_ftnref13637%22%20%5Co%20%22Back%20to%20the%20refrence%20of%20this%20footnote) Qutb, Sayyid, *‘Fi Zilal al-Quran,’* vol. 2, p. 689

[[4]](http://www.islamreligion.com/pt/articles/376/%22%20%5Cl%20%22_ftnref13638%22%20%5Co%20%22Back%20to%20the%20refrence%20of%20this%20footnote) Razi, Fakhr al-Din, *‘al-Tafsir al-Kabir,’* vol. 3, p. 353

[[5]](http://www.islamreligion.com/pt/articles/376/%22%20%5Cl%20%22_ftnref13639%22%20%5Co%20%22Back%20to%20the%20refrence%20of%20this%20footnote) *Riyad us-Saliheen*

[[6]](http://www.islamreligion.com/pt/articles/376/%22%20%5Cl%20%22_ftnref13640%22%20%5Co%20%22Back%20to%20the%20refrence%20of%20this%20footnote) Sarkhasi, Shams al-Din, *‘al-Mabsut,’* vol. 14, p. 59-60